
40 u Droits & Libertés N° 212 u Janvier 2026

« Ce ne sont pas seulement l’abolition de toute 
reconnaissance officielle et le système  

des associations cultuelles établi par la Séparation 
qui sont refusés par Pie X, mais aussi la perspective 

énoncée par l’article Premier de la loi :  
“La République assure la liberté de conscience.  

Elle garantit le libre exercice des cultes.” »

d o s s i e r
Défendre une laïcité de liberté

 L a loi de 1905, séparant les Eglises de l’Etat, n’est pas une 
« mise au pas » du catholicisme, même si elle lui enlève 
tout caractère officiel, ni une loi « de compromis », même si 
elle comporte des articles qui permettent certains aména-

gements. En fait, la meilleure manière de la caractériser consiste 
à la qualifier de « rupture conciliatrice ». La rupture fut le résultat 
du conflit de deux France, la conciliation s’opéra à travers des 
divergences internes à la gauche républicaine, où des laïques 
accommodants réussirent à entraîner l’ensemble de la gauche.
Le conflit de « deux France » traverse le XIXe siècle et il oppose 
la France traditionnelle (« fille aînée de l’Eglise ») et la France 
moderne (issue de la Révolution de 1789). Si Bonaparte opère 
un recentrage autoritaire de certains acquis révolutionnaires 
(comme l’état-civil et le mariage civil), tout en signant un Concor-
dat avec le pape, la situation est loin d’être stabilisée pour autant. 
En effet, l’accord concordataire ne devient une loi de l’Etat qu’ac-
compagné des « Articles organiques », qui instaurent un régime 
pluraliste de « cultes reconnus ». Le catholicisme cesse donc de se 
trouver en situation de monopole, comme il l’était sous l’Ancien 
Régime. Il doit partager la légitimité religieuse avec deux cultes 
protestants et, progressivement, avec le culte israélite également. 
Ces quatre « cultes reconnus » bénéficient de privilèges – leurs 
ministres sont des personnages officiels salariés par l’Etat, et, 
en même temps, ils sont étroitement contrôlés, surveillés, par la 
puissance publique. Ces deux aspects se trouvent liés car si la loi 
reste, pour l’essentiel, laïcisée, la morale publique est fondée sur 
la religion, et le pouvoir souhaite que celle-ci contribue à l’ordre 
établi. De son côté, le Saint-Siège n’accepte ni le pluralisme reli-
gieux ni le fait que « l’Eglise » soit dans l’Etat, et non plus face à lui 
en tant que « pouvoir spirituel ».

L’opposition affirmée du Vatican

Le conflit de deux France existe donc avant la Séparation, mais la 
fin du régime des cultes reconnus, affirmée par l’article 2 de la loi 
de 1905 – « La République ne reconnaît […] aucun culte » – radi-
calise ce conflit. En fait, ce ne sont pas seulement l’abolition de 
toute reconnaissance officielle et le système des associations 
cultuelles établi par la Séparation qui sont refusés par Pie X, mais, 
également, la perspective énoncée par l’article Premier de la loi : 
« La République assure la liberté de conscience. Elle garantit le 
libre exercice des cultes », dans le cadre d’un ordre public démo-
cratique. L’Eglise catholique d’alors se veut une institution por-
teuse d’une Vérité qui doit s’imposer ; elle n’admet ni la liberté de 
conscience ni le pluralisme religieux. Preuve en est, Pie X désa-

La loi de 1905, de sa genèse  à son dévoiement actuel

voue les solutions de « droit commun » élaborées par Briand à la 
suite de la condamnation de la loi par l’encyclique « Gravissimo ». 
En fait, le souverain pontife effectue, contrairement à ce que l’on 
croit souvent, non pas un mais quatre refus successifs. En rejetant 
toutes les propositions alternatives à la loi de 1905 élaborées par 
le gouvernement français, le Vatican tente d’aboutir à la ferme-
ture des églises, ce qui apparaîtra aux catholiques comme une 
« persécution ». Malgré la grande difficulté de la situation qui lui 
est ainsi faite, la République évite de tomber dans le piège qui lui 
est tendu et, de 1907 aux « accords Poincaré-Cerretti » de 1923-
1924, les prêtres occupent les églises, qui sont propriété publique, 
« sans titre juridique ».

Une gauche républicaine sous tension

Le second conflit qui se joue lors de la Séparation relève d’un 
dissensus interne à la gauche républicaine, au pouvoir depuis 
les élections de 1902. Il oppose, d’abord, les partisans d’un anti-
cléricalisme autoritaire (Emile Combes, président du Conseil 
jusqu’en janvier 1905, et bien d’autres) et les partisans d’un anti-
cléricalisme libéral (notamment Ferdinand Buisson, président 
de la Commission de la Chambre des députés sur la Séparation, 
et Aristide Briand, son rapporteur). Significativement, les pre-
miers ne souhaitent pas que la « liberté de conscience » et le « libre 
exercice des cultes » figurent en tête de la loi. A deux reprises, la 
Commission doit les remettre. Il existe, en fait, dans les têtes, la 
référence à deux modèles différents de Séparation : le premier 
veut recommencer la politique religieuse de la Révolution fran-

Née d’une « rupture conciliatrice », la loi de 1905 a posé les bases de la laïcité en France. 
Cent vingt ans plus tard, elle est au cœur de débats et d’interprétations souvent éloignés 
de son esprit initial. Retour sur sa genèse et sur ses détournements contemporains.

Jean BAUBÉROT-VINCENT, historien, spécialiste de la laïcité (1)

(1) Empêché par des circonstances personnelles majeures, Jean Baubérot-Vincent n’a pu 
participer à l’université d’automne de la LDH (29 et 30 novembre 2025). Nous reproduisons 
ici le texte de son intervention initialement prévue, texte qui a été lu lors de la séance 
d’ouverture. Par ailleurs une recension de son dernier livre figure en page 58 de ce numéro.



Droits & Libertés N° 212 u Janvier 2026 u 41 

« La neutralité tend à être revendiquée non plus comme un moyen mais comme une fin en soi,  
la finalité même de la laïcité dont le mot “neutralité” est devenu presque le synonyme.  

Cette déviation profonde change le sens de ce terme qui, de plus en plus, signifie la neutralisation  
de la religion, reléguée dans une pseudo “sphère intime”. »

La loi de 1905, de sa genèse  à son dévoiement actuel

çaise : suivant les tendances de ceux qui se situent dans une telle 
optique, sont privilégiées l’année 1790 avec la Constitution civile 
du clergé, l’année 1793 et l’entreprise de « déchristianisation », 
ou enfin, pour les moins autoritaires, l’année 1795, date de la 
première Séparation, qui fut assez stricte. Le second modèle, au 
contraire, prend l’exemple des pays étrangers qui ont déjà réa-
lisé la Séparation (Mexique, Etats-Unis, Cuba, Brésil, Australie et 
d’autres). Le rapport de Briand, au nom de la Commission, insiste 
sur le fait qu’avec la nouvelle loi, la France ne fait que rejoindre 
une dizaine de pays qui en sont arrivés à ce qu’il appelle une 
« complète laïcité ». Significativement ce chapitre essentiel – le seul 
où le terme de « laïcité » est utilisé – a été enlevé des rééditions du 
rapport Briand par l’Assemblée nationale en 2005 et 2020.

L’Eglise catholique étant devenue 	
moins forte, des politiques tendent 	
à s’emparer d’un catholicisme culturalisé 
comme marqueur identitaire 	
de la France, par exemple en installant 
des crèches dans les mairies, 	
ou des statues religieuses dans l’espace 
commun. Se développe alors 	
une « catho-laïcité », une laïcité 	
à géométrie très variable.

© 
Jea

n
-Loui


s Zi

m
m

er
m

an
n,

 Flic


kr
, lice


n

ce
 C

C



d o s s i e r
Défendre une laïcité de liberté

42 u Droits & Libertés N° 212 u Janvier 2026

La préparation et l’élaboration de la loi divisent donc profondément 
la gauche républicaine. Ce dissensus est oublié par la mémoire 
collective et minimisé par les historiens. Sait-on, par exemple, 
que le projet de loi d’Emile Combes, qui allait à l’encontre de celui 
de la Commission, a été désavoué par la Libre-Pensée ? Sait-on 
que Combes échouât à être nommé membre de la Commission 
sénatoriale sur la Séparation, par défection de voix de gauche ? En 
outre, quand la perspective de l’anticléricalisme libéral l’emporta 
sur celle de l’anticléricalisme autoritaire, un second désaccord se 
produisit et il opposa entre eux les tenants d’une « loi de liberté ». 
Les radicaux Buisson et Georges Clemenceau estiment alors que la 
liberté de conscience est surtout une affaire individuelle. Pour les 
socialistes Briand, Jean Jaurès et Francis de Pressensé, le président 
de la LDH, cette liberté comporte également une dimension col-
lective et un énoncé, d’origine américaine et écossaise, permet de 
formaliser ce point de vue. Seule une alliance entre les socialistes et 
la droite aboutit, avec l’article 4, article clef de la loi, à faire prévaloir 
cette dernière solution.
Là encore, des historiens se situent dans le déni. Ils donnent 
à croire que la gauche fut unie alors que, pendant un mois et 
demi, des « discordes extrêmes » (selon le titre du quotidien Le 
Temps) mettent aux prises ses leaders. Cependant, faisant préva-
loir « l’éthique de responsabilité » sur « l’éthique de conviction », 
l’ensemble de la gauche vote la loi du 9 décembre et accepte 
que, selon la formule qui fit flores, « l’Eglise catholique soit légale 
malgré elle ». En 1907, Briand donne le cap dans son plus beau 
discours, discours étrangement jamais cité. « Il y a, déclare-t-il, 
des victoires qu’il ne faut pas désirer excessives » et dont on ne doit 
pas « souhaiter qu’elles soient si entières qu’elles laissent après elles 
des rancœurs, des tristesses qui peuvent se transformer en haines. » 
La République pourrait, certes, obtenir une victoire totale, mais 
sans devenir « plus radieuse » pour autant.

La neutralité élevée au rang de finalité

Qu’en est-il aujourd’hui de la laïcité, aux vues des inflexions 
opérées lors de ces dernières décennies ? La neutralité, pré-
sentée explicitement, en 1905, comme une neutralité de « res-
pect », comme un moyen pour la République de se placer en 
position d’arbitre afin de poursuivre l’objectif d’une égale liberté 
de conscience (établie, notamment, par l’article 31 de la loi), la 
neutralité donc tend à être revendiquée maintenant non plus 

comme un moyen mais comme une fin en soi, la finalité même 
de la laïcité dont le mot « neutralité » est devenu presque le syno-
nyme. Cette déviation profonde change le sens de ce terme qui, 
de plus en plus, signifie, de fait, la neutralisation de la religion, 
reléguée dans une pseudo « sphère intime », alors que la loi de 
1905 a refusé d’interdire le port de la soutane et a donné plus de 
liberté à ce que l’on appelait alors les « manifestations extérieures 
de la religion », dans l’espace public ; la libéralisation des proces-
sions, grâce aux articles 27 et 44 de la loi de 1905, en constitue un 
bon exemple.
Ce qui a été refusé, en revanche, c’est l’érection, dans l’espace 
public, de symboles qui feraient croire à une unité de croyance au 
sein de la collectivité nationale (article 28). Or, l’Eglise catholique 
étant devenue moins forte, des politiques tendent à s’emparer 
d’un catholicisme culturalisé comme marqueur identitaire de la 
France, par exemple en installant des crèches dans les mairies, 
ou des statues religieuses dans l’espace commun. Se développe 
alors une « catho-laïcité », une laïcité à géométrie très variable 
qui s’avère l’idiote utile des islamistes radicaux. En effet, ceux-ci 
veulent persuader les musulmans que la laïcité implique des 
discriminations à leur encontre. Cette « nouvelle laïcité » tombe 
donc, à pieds joints, dans un piège analogue à celui tendu par 
Pie X. Elle cherche des « victoires excessives », ou plutôt une vic-
toire excessive contre une seule et unique religion, ce qui, en plus 
d’être injuste, est notoirement contreproductif.

La laïcité, un cadre de libertés

A ce dévoiement de la neutralité s’ajoute une atrophie de la Sépa-
ration, comme le montre la persistance du régime des « cultes 
reconnus » en Alsace-Moselle, où des pans entiers de la loi de 
1905 ne s’appliquent pas, comme le montrent également l’obliga-
tion de rémunérer le clergé catholique en Guyane et, surtout, de 
façon générale, la timidité dans l’adoption de lois qui renforcent 
les libertés laïques. La France est devenue un mauvais élève en la 
matière. Le mariage de personnes de même sexe a été instauré 
aux Pays-Bas, en Belgique, au Canada ; en Espagne, en Afrique du 
Sud, en Norvège et Suède, en Argentine, au Portugal entre 2001 
et 2010, et seulement en 2013 en France. De même, le droit à 
l’euthanasie et/ou au suicide assisté existe, pour l’Europe, en Bel-
gique, au Danemark, en Espagne, au Luxembourg, aux Pays-Bas, 
au Portugal, en Suisse. Quant à la France, la loi sur la fin de vie est 
en train de devenir l’Arlésienne de la République.
Il est donc nécessaire d’appliquer la loi de 1905 dans l’ensemble 
du territoire national et de faire prévaloir les libertés laïques sur 
une laïcité unilatéralement répressive. Il serait également utile 
d’actualiser cette loi qui n’a jamais prétendu résoudre tous les 
problèmes ad aeternam. Ainsi, son article 2 donne la possibilité 
de rétribuer sur fonds publics des aumôniers dans les lieux fer-
més, tels que les prisons, les hôpitaux, l’armée. Pourquoi ne pas 
accorder le même statut à des « conseillers humanistes », comme 
il en existe déjà en Belgique, permettant ainsi à celles et ceux qui 
le souhaitent d’être accompagnés dans leur réflexion sur le sens 
de la vie, en dehors de traditions religieuses ?
Plus que jamais donc, le combat, la vigilance laïque, la promo-
tion des libertés laïques et leur mise à disposition, pour toutes 
les composantes de la société française, s’avèrent absolument 
nécessaires. La LDH doit aujourd’hui, comme elle l’a fait en 1905, 
se situer à l’avant-garde de ce combat et de cette vigilance. ●

« Au dévoiement de la neutralité  
s’ajoute une atrophie de la Séparation,  

comme le montrent la persistance du régime  
des “cultes reconnus” en Alsace-Moselle,  

où des pans entiers de la loi de 1905  
ne s’appliquent pas,  

ou l’obligation de rémunérer le clergé catholique 
en Guyane, et, de façon générale,  

la timidité dans l’adoption de lois qui renforcent 
les libertés laïques. »


